impact [EEEETEN

36

Nicole Immler

Herdenken om te verbinden in
de meerstemmigheid

Lezing gehouden bij de herdenking van de Japanse Jongens- en Vrouwenkampen

op 21 augustus 2022.

door Nicole Immler

Beste mensen, beste aanwezigen,

Waarom herdenken wij eigenlijk? Lange tijd stond de
slogan ‘dat nooit meer’ op de voorgrond in onze herinne-
ringscultuur op 4 mei. Maar ‘wat willen wij (dan precies)
nooit meer?’ vroeg historica Nanci Adler in een opinie-
stuk.! Zij stelde dat tegen ontmenselijking meer nodig

is dan de belofte ‘nooit meer. Herdenken en herinneren
hebben een belangrijke functie in het individuele en
maatschappelijke genezingsproces. Het draait om het
verleden én het heden.

Adler zei, en ik parafraseer haar, dat door (als mens) stil
te staan bij de ervaringen van de slachtoffers, wij hen
individualiteit en menswaardigheid teruggeven. Maar als

burgers, dragen wij ook politieke verantwoordelijkheid
en die gaat veel verder dan herinneren alleen, en houdt
in verantwoordelijkheid en herstelmaatregelen te willen
nemen.!

Wij willen bij herdenkingen daarom de mens én de
burger zien; en onze opgave is dus naast de individu-
ele herinnering om ook de samenleving, die wij willen
zijn,voor ogen te hebben. Ik vind dit een belangrijke
interventie in een debat dat te vaak alleen over het
verleden en te weinig ook over het heden gaat. Her-
denken is namelijk meer dan stil staan bij het verleden,
het gaat ook om bruggen te bouwen naar de toekomst.
Deze vraag naar ‘wat voor een samenleving willen wij



eigenlijk zijn? Waar herdenken wij voor?’ is de laatste
jaren iets uit ons blikveld geraakt; erkenning van de
eigen ervaring en de eigen groep stond voorop; en daar
tegenover kwam vaak ‘de ander’ te staan, alsof het leed
van een ander, anders zou zijn dan het eigen leed.

Daardoor zien wij polarisatie in de media en de politiek,
terwijl velen van de jonge generatie behoefte hebben
aan een tegengeluid. In de voorbereiding vertelden
Merijn en Thomas Ritmeester mij een persoonlijk ver-
haal dat deze behoefte goed verbeeldt. Tot een paar jaar
geleden gingen zij jaarlijks in augustus naar twee ver-
schillende herdenkingen toe om de ervaringen van hun
opa en overgroot-oma te herdenken. Alle twee hadden
zij in Indonesié in verschillende kampen en omstandig-
heden gezeten en hadden zij de behoefte om specifiek
te herinneren om zich persoonlijk en in hun gemeen-
schap erkend te voelen. De vraag die zij zich stelden is
of deze specifieke herinneringscultuur de vraag naar

de grotere betekenis beantwoordt: waar herdenken wij
eigenlijk voor? Is dit om de herinnering aan onze groot-
ouders in ere te houden of heeft het herdenken ook een
functie voor de bredere gemeenschap?

Monument Yapanse Vrouwenkampen’

En er zijn nog meer urgente vragen. Zoals: Hoe kunnen
we recht doen aan het leed van de eerste generatie, hun
ervaringen en herinneringen, en gelijktijdig herdenken
op een manier die ook betekenisvol is voor de tweede
en derde generatie? Hoe kunnen we het ritueel van her-
denken vernieuwen - op een moment waarin velen van
de eerste generatie niet meer onder ons zijn - zodat het
ook voor jongeren en toekomstige generaties betekenis-
vol blijft? Wat is de rol van herdenken van een oorlog in
het verleden, op een moment dat er opnieuw een oorlog

IMPACT MAGAZINE 2022 - NR.4

in Europa is?

Bij deze vragen wil ik in deze lezing stil staan. Ik vind
het bijzonder dat ik — als wetenschapper die zich met
herinneringscultuur bezighoudt vandaag op deze her-
denking mag spreken; een ceremonie, die in mijn ogen

Herdenken is namelijk meer dan

stil staan bij het verleden
om drie redenen heel speciaal is.

Allereerst - Vandaag herdenken twee groepen gezamen-
lijk met elkaar - ex-geinterneerden van Japanse jon-
gens- en vrouwenkampen en hun nabestaanden - omdat
zij herdenken zien als een manier om niet alleen bij de
eigen ervaring stil te staan, maar ook bij de ervaring

van de ander, en het gezamenlijke daarvan willen zien.
Gemeenschappelijk herdenken betekent dan ook ‘oog
voor de ander te willen hebben; hun ervaring ook te
willen zien en te willen aanvaarden.

Ten tweede - Vandaag gezamenlijk herdenken, betekent
ook generatie-overstijgend her-
denken, de ervaringen en herin-
neringen van de eerste generatie
- van wie enkelen nog onder ons
zijn - te eren, maar ook naar de
behoeften van de jongere genera-
tie te luisteren, die niet meer langs
bepaalde lijnen en kaders wil her-
inneren en in plaats daarvan meer
aan ‘herstel’ zou willen doen.

Ten derde - Ik vind het heel
bijzonder en een eer dat ik als
buitenstaander op deze herden-
king mag spreken. Ondanks dat

ik niet uw Indisch-Nederlandse
familie-ervaringen kan delen, heb
ik als wetenschapper lange tijd
onderzoek gedaan naar de nasleep
van de Tweede Wereldoorlog en het koloniaal verleden;

>
o
=
(5]
=
3
D
=
5

de sporen die deze geschiedenis in onze families en

de samenleving heeft achtergelaten; hoe ervaringen
worden doorgegeven en welke consequenties eraan ver-
bonden zijn. Mij drijft de vraag op welke manier wij bij
de geschiedenis kunnen stil staan om erkenning, maar
ook een proces van herstel te realiseren.

Graag wil ik hier een paar inzichten uit mijn onderzoek
met u delen. En dan kijken hoe deze observaties een
impuls zouden kunnen geven aan ons herdenken.

37



Veranderingen in het publieke debat
In de debatten van de laatste jaren zien wij in dit
opzicht een paar belangrijke verschuivingen.

Van verdeeld naar gedeeld verleden

Decennialang is er een harde strijd gevoerd om erken-
ning te krijgen voor de persoonlijke ervaringen van
geweld in Indonesi€, om deze ervaringen te mogen ver-
tellen. Er is ‘nooit over gepraat’, hoor je vaak. Het zoge-
naamde ‘Indisch zwijgen’, opgelegd door de noodzaak
van assimilatie in de Nederlandse maatschappij, en het
stigma ‘deel van het koloniale systeem geweest te zijn’,
heeft een praatcultuur niet bevorderd. Dat leidde weer
tot een gebrek aan kennis en erkenning. Het lijkt er ook
op dat de strijd om erkenning, de aandacht voor beteke-
nis en zingeving soms in de weg stond. Je wil erkenning
voor wat je hebt meegemaakt, voor wie je bent. Zolang
deze erkenning niet wordt gegeven, voelt de erkenning
voor een ander vaak als de miskenning van jezelf.

Vooral in de context van een
koloniale samenleving zit
slachtofferschap en daderschap
vaak dicht bij elkaar

Om deze exclusieve identiteitsbenadering te doorbre-
ken, is het volgens de filosoof Kwame Appiah (2018)
noodzakelijk complexe verhalen te vertellen; niet alleen
tegenstrijdige ervaringen aan het woord te laten, maar
ook alle groepen te horen, om erkend te worden in wat
zij hebben meegemaakt. Deze meerstemmigheid maakt
de geschiedenis als geheel zichtbaar. Dat is waar de
jonge generatie, die ik heb gesproken, op dit moment
naar op zoek is. Velen willen het verleden zien als iets
gezamenlijks en niet als een verleden dat verdeelt, pola-
riseert en schuld toewijst.

Van identiteit naar meerstemmigheid

In dit verband is meerstemmigheid een nieuwe term
geworden, die nu vaak in de publieke ruimte wordt
gebruikt als het over het koloniaal verleden gaat.
Meestal wordt de term geassocieerd met verschillende
stemmen aan het woord te laten en zo een historische
ervaring in een context te plaatsen. Maar, meerstem-
migheid gaat ook over de meerstemmige zelf (zoals
psycholoog Hubert Hermanns het noemde), de verschil-
lende stemmen die een individu in zich draagt en die
innerlijk met elkaar in dialoog en ook in strijd zijn. Er is
deze stem, die slachtoffer was, maar tevens onderdeel
was van de heersende klasse, die wellicht ook onbe-

38

Monument Jongenskampen’ op landgoed Bronbeek in Arnhem.

| D14 0104

wust slachtoffers heeft gemaakt. Vooral in de context
van een koloniale samenleving zit slachtofferschap en
daderschap vaak dicht bij elkaar. Waar je op het ene
moment nog onderdeel van het systeem was, was je op
het andere moment degene die alles verloren had: thuis,
status, gezondheid en zelfverzekerdheid.

In een herdenkingscultuur waar alleen het eigen slacht-
offerschap centraal staat, is het moeilijk meer ambiva-
lentie toe te laten. Maar juist deze meerstemmigheid

te willen horen, zou het herdenken enorm verrijken en
vooruitbrengen - omdat het precies de ambivalente
erfenis spiegelt, die ons het koloniaal verleden in Indo-
nesié heeft overgeleverd.

Wat valt nu te leren uit mijn onderzoek over de nasleep
van de Holocaust/Tweede Wereldoorlog over de diverse
behoeftes van de verschillende generaties?? Een ken-
merk van deze intergenerationele dynamiek is bijvoor-
beeld dat, terwijl de eerste generatie over het algemeen
aandringt op een specifieke herinnering van hun verle-
den, de tweede generatie er vaak een identiteitsstrijd van
maakt. Zij zien zich als spreekbuis voor hun ouders, die zij
als ‘stemloos’ en niet erkend hebben ervaren; gelijktijdig
willen zij ook dat hun eigen leed-ervaringen worden



gezien, zelf opgegroeid in door de oorlog beschadigde
families. Terwijl leden van de eerste en tweede gene-
ratie vaak gekenmerkt worden door sterke emoties ten
opzichte van het verleden, zoals nostalgie of woede, voelt
de derde generatie vaak verbondenheid, maar plaatst

de familie-ervaringen ook in perspectief en streeft een
‘bredere politieke strijd’ na over historisch bewustzijn.

Een goed voorbeeld daarvan is een jongerenbeweging
(waarmee ik enkele jaren geleden in aanraking kwam),
die zich ‘derde generatie’ noemde; zij waren in Lon-

don, New York en Melbourne,zij hadden alle dezelfde
motto, namelijk to connect’. Het staat voor ‘zich te willen
verbinden’; aan het verleden van hun grootouders, die
de Holocaust hadden meegemaakt’; aan hun ouders,

die onder deze schaduw zijn opgegroeid; én met elkaar
als derde generatie Joods, maar ook solidair met andere
groepen die op dit moment een moeilijk bestaan in ons
samenleving hebben. Ze willen zich verbinden met de
eigen familiegeschiedenis, maar ook met het nu. Deze
verbinding is een erfenis, maar het is ook een keuze om
deze relatie aan te gaan. Het is ‘een zich inschrijven in de
wereld) zoals politiek filosoof Hannah Arendt mooi heeft
verwoord. Herdenken is dus veel meer dan stil staan

bij een ervaring of herinnering; het is ook een politieke
actie. Het heden in het licht van het verleden te willen
zien en daaraan consequenties willen te verbinden.

Juist deze meerstemmigheid te
willen horen, zou het herdenken
enorm verrijken en vooruitbrengen

Wat betekenen deze geschetste ontwikkelingen nu voor
het vernieuwen van het herdenken?

Terwijl de politiek zich nog veel met vragen van excuses
bezighoudt,zien we de laatste jaren in het maatschap-
pelijk debat de vraag naar herstel centraal staan; hoe de
koloniale erfenis van racisme, sociale hiérarchieén, en
structureel ongelijkheid aan te gaan. Daarom is her-
denken - als mens en als burger — onderdeel van een
breder sociaal proces. Het is tijd om voorbij de excuses
te komen; en herstel van relaties aan te gaan.

Als ook mijn eigen onderzoek laat zien: Herstel betreft
namelijk meer dan de genezing van het individu, het
gaat ook om het herstel van sociale relaties. En dan niet
alleen tussen minderheden en de overheid, maar ook in
families en tussen gemeenschappen. Het gaat ook om
gehoord worden binnen de eigen familie, door verschil-
lende generaties heen. Het gaat er uiteindelijk om hoe

IMPACT MAGAZINE 2022-NR. 4

we naar elkaar kijken en luisteren. Of zoals de psycho-
loog Ina Vukuvic het formuleerde: ‘Het gaat niet om de
spin,en niet om de vlieg, maar om het web! Het gaat

niet over daders of slachtoffers maar ons sociale ‘web.

Dat vraagt om een ander soort dialoog: In plaats van
dialoog te zien als een proces alleen tussen twee par-
tijen, betekent dialoog met de ander ook bewust te (kun-
nen) worden van de eigen meerstemmigheid; en deze
eigen meerstemmigheid gehoord te hebben, is weer een
belangrijke voorwaarde om een bredere dialoog met
anderen te kunnen voeren. Laten we dus ook de com-
plexiteit van ons eigen verhaal in onszelf toestaan.

De vraag die dan blijft, is of er een vorm van erkenning
denkbaar is,waarin de meerstemmigheid van individuen
en groepen erkend zou kunnen worden. Dit spoort ons
aan om eerst een vorm van dialoog te ontwikkelen die
het mogelijk maakt om explicieter met de eigen meer-
stemmigheid om te gaan. En dat begint vaak bij het
individu zelf. Zoals Adriaan van Dis laatst in zijn oratie zo
mooi zei: Het gaat daarom om het ongemak op te zoe-
ken; daarom ‘onszelf te begrijpen en proberen te verbete-
ren. Het gaat om de kunst van richting te veranderen’3

Ik hoop dat mijn gedachten een bijdrage kunnen leveren
aan een veranderen van richting. Door dit gesprek

met onszelf én met elkaar te inspireren. Dit Indisch
verleden met al zijn geweld heeft ons een structurele
en uitdagende erfenis overgeleverd. Dat te zien en te
aanvaarden, is de taak van de jonge generatie. Deze
meerstemmigheid van onze familiegeschiedenissen toe
te laten,zou denk ik een grote stap vooruit zijn om aan
het herstel te werken.

Ik dank u voor uw aandacht.

Nicole Immler - Universitair hoofddocent aan de Univer-
siteit voor Humanistiek in Utrecht.

REFERENTIES

1. Nanci Adler, 'Wat willen wij nooit meer?’ 31 jan
2021, Het Parool

2. Voor een beknopt overzicht van resultaten zie: Ni-
cole Immler (2020), ‘Erkenning: Herstel van sociale
relaties’ Impact Magazine, 4, 5-7. Andere Publicaties
zijn te vinden via www.dialogicsofjustice.org.

3. Adriaan van Dis, 'De cancelcultuur brengt ons
nergens, schrijft Adriaan van Dis. We moeten het
ongemak juist opzoeken’, 12 mei 2022, De Volks-
krant.

39



